

كتبه

أبو معاذ رائد آل طاهر

غفر الله له ولوالديه وللمسلمين







### إِعْلَامُ الدُّعَاةِ بِسِمَاتِ الْمُيِّعَةِ وَالحَدَّادِيَّةِ الغُلَاةِ

الحمد لله والصلاة والسلام على رسول الله وعلى آله وصحبه ومَنْ سار على نهجه إلى يوم الدين؛ أما بعد:

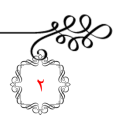
فَمَنْ تأمل في واقع الدعوة الإسلامية اليوم أيقن أنَّ الأمة بأمس الحاجة إلى منهج الوسطية كمُنقذ لها من الانحراف باتجاه الغلو والإفراط أو باتجاه التهوين والتفريط؛ هذان المسلكان اللذان عانت الأمة من آثارهما وعواقبها الويلات والمحن والأزمات.

والوسطية في منهج أهل السنة والجماعة صفة ملازمة له، ولا يمكن لهذا المنهج الرباني في عصر من العصور أن يميل عن صفة الوسطية في أي باب من أبواب الدين، بل هو منهج مناسب لجميع العصور، ولهذا لا يحتاج إلى إصلاح ولا يحتاج إلى تعديل بحسب تغير الظروف والواقع كما يدَّعي المنحرفون اليوم.

ووسطية هذا المنهج إنها هي مستمدة من الله عز وجل؛ قال تعالى: (وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا)).

وليس الوسط هو الشيء بين أمرين؛ بل الوسط هو العدل؛ وقد صح تفسير الوسط في الآية الكريمة السابقة بأنه العدل في أحد روايات حديث أبي





سعيد الخدري رضي الله عنه: أنّ النبي صلى الله عليه وسلم قال: ((يجيء نوح وأمته فيقول الله: هل بلغت؟ فيقول: نعم أي رب، فيقول لأمته: هل بلغكم؟ فيقولون: لا ما جاء لنا من نبي. فيقول لنوح: مَنْ يشهد لك؟ فيقول: محمد وأمته؛ وهو قوله تعالى: "وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس" والوسط: العدل، فيدعون فيشهدون له بالبلاغ، ثم أشهد عليكم)) [صحيح الجامع حديث (٨٠٣٤)].

- قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في [المجموع: ٢٠/ ٨٤]: ((العدل: هو الذي يُخبر بالأمر على ما هو عليه؛ لا يزيد فيكون كاذباً، ولا ينقص فيكون كاماً)).
- وقال العلامة ابن القيم رحمه الله تعالى في [إغاثة اللهفان: ١/ ١٨٢]: (فدين الله بين الغالي فيه والجافي عنه، وخير الناس النمط الأوسط الذين ارتفعوا عن تقصير المفرِّطين ولم يلحقوا بغلو المعتدين؛ وقد جعل الله سبحانه هذه الأمة وسطاً وهي الخيار العدل لتوسطها بين الطرفين المذمومين، والعدل هو الوسط بين طرفي الجور والتفريط، والآفات إنها تتطرق إلى الأطراف، والأوساط محمية بأطرافها، فخيار الأمور أوساطها)).
- وقال رحمه الله تعالى في [مدارج السالكين ٢/ ٤٩٦]: ((أحدها: الترخص الذي يجفو بصاحبه عن كهال الامتثال، والثاني: الغلو الذي يتجاوز





بصاحبه حدود الأمر والنهي، فالأول تفريط، والثاني إفراط، وما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان، إما إلى تفريط وإضاعة، وإما إلى إفراط وغلو، ودين الله وسطٌ بين الجافي عنه والغالي فيه، كالوادي بين جبلين، والمدى بين ضلالتين، والوسط بين طرفين ذميمين، فكما أنَّ الجافي عن الأمر مضيعٌ له، فالغالي فيه مضيعٌ له، هذا بتقصيره عن الحد، وهذا بتجاوزه الحد)).

- وبعد أن ذكر الإمام البخاري رحمه الله تعالى حديث أبي سعيد الخدري السابق من طريقه في كتابه [خلق أفعال العباد ص ٧٧ - طبعة الهند] قال بعده: ((هم الطائفة التي قال النبي صلى الله عليه وسلم: "لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم")).

فجعل رحمه الله تعالى الأمة الوسط هي الطائفة المنصورة، وهذا هو الحق؛ لأنَّ منهج أهل السنة والجماعة هو الإسلام الذي جاء به النبي صلى الله عليه وسلم وسار عليه أصحابه ومَنْ تبعهم بإحسان إلى يوم الدِّين، الإسلام النقي الصافي من شوائب الشرك والبدع والخرافات والضلالات والآراء المغلوطة.





وكما أنَّ الأمة الإسلامية وسط بين اليهود والنصارى، فمنهج أهل السنة والجماعة وسط بين الفرق والطوائف المفترقة في أبواب الدين.

- قال شيخ الإسلام رحمه الله تعالى في العقيدة الواسطية وهو يلخص منهج أهل السنة والجهاعة: ((هم الوسط في فرق الأمة كها أنَّ الأمة هي الوسط في الأمم: فهم وسط في باب صفات الله سبحانه وتعالى بين أهل التعطيل الجهمية وأهل التمثيل المشبهة، وهم وسط في باب أفعال الله بين الجبرية والقدرية وغيرهم، وفي باب وعيد الله بين المرجئة والوعيدية من القدرية وغيرهم، وفي باب أسهاء الإيهان والدين بين الحرورية والمعتزلة وبين المرجئة والجهمية، وفي أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بين المرافضة والخوارج)).
- وقال الشيخ حافظ الحكمي رحمه الله تعالى في مقدمة كتابه معارج القبول: ((واعلم أنه كها أخبرنا الله تعالى عن الأمم السابقة أنهم اختلفوا اختلافاً شديداً وافترقوا افتراقاً بعيداً؛ وفي ذلك أعظم واعظ وأكبر زاجر عن الاختلاف والتفرق، ولم يقتصر سبحانه في تذكيرنا بذلك عليه؛ بل زجرنا عن الاختلاف زجرا شديداً وتوعد على ذلك وعيداً أكيداً، فقال تعالى: "ولا تكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البينات وأولئك لهم عذاب عظيم. يوم تبيض وجوه وتسود وجوه"، قال ابن عباس رضي





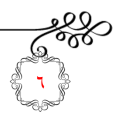
الله عنهما: "تبيض وجوه أهل السنة والائتلاف وتسود وجوه أهل البدع والاختلاف".

ثم فصَّل تعالى مآل الفريقين وأين توصل أهلها كل من الطريقين؛ فقال تعالى: "فأما الذين اسودت وجوههم أكفرتم بعد إيهانكم فذوقوا العذاب بها كنتم تكفرون. وأما الذين ابيضت وجوههم ففي رحمة الله هم فيها خالدون".

وحذّرنا عن ذلك نبينا محمد صلى الله عليه وسلم الذي هو أولى بنا من أنفسنا فقال صلى الله عليه وسلم: "ألا وإنّ من كان قبلكم من أهل الكتاب افترقوا على ثنتين وسبعين ملة، وإنّ هذه الملة ستفترق على ثلاث وسبعين: ثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة؛ وهم الجهاعة" وفي بعض الروايات: "هم من كان على مثل ما أنا عليه اليوم وأصحابي"، وقد حصل مصداق ما أخبر به الرسول صلى الله عليه وسلم وهو الصادق المصدوق من الافتراق وتفاقم الأمر وعظم الشقاق فاشتد الاختلاف ونجمت البدع والنفاق.

فافترقوا في أسماء الله تعالى وصفاته إلى نفاة معطلة وغلاة ممثلة، وفي باب الإيهان والوعد والوعيد إلى مرجئة ووعيدية من خوارج ومعتزلة، وفي باب أفعال الله وأقداره إلى جبرية غلاة وقدرية نفاة، وفي أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم وأهل بيته إلى رافضة غلاة وناصبة جفاة؛





إلى غير ذلك من فرق الضلال وطوائف البدع والانتحال. وكل طائفة من هذه الطوائف قد تحزبت فرقاً وتشعبت طرقاً، وكل فرقة تكفر صاحبتها وتزعم أنها هي الفرقة الناجية المنصورة.

وقد أخبرنا الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم أنَّ الفرقة الناجية هم: من كان على مثل ما كان عليه هو وأصحابه؛ وليس أحد من هؤلاء كذلك، بل إنهم قد ضلوا من قبل وأضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل.

وذلك لأنه لا يعرف ما كان عليه النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه إلا من طريق سننه المروية وآثاره المصطفوية التي هي الشريعة الغراء والمحجة البيضاء؛ وهؤلاء من أبعد الناس عنها وأنفرهم منها.

وإنها تصلح هذه الصفة لحملتها، وحُفاظها، ونقادها، المنقادين لها، المتمسكين بها، الذابين عنها، يقفون عندها، ويسيرون بسيرها، لا ينحرفون عنها يميناً ولا شهالاً، ولا يقدمون عليها لأحد مقالاً ولا يبالون من خالفهم ولا من خذلهم ولا يضرهم ذلك حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى. أعني بذلك أئمة الحديث وجهابذة السنة وجيش دولتها المرابطين على ثغورها الحافظين حدودها الحامين حوزتها؛ وفقهم الله عز وجل للاستضاءة بنورها، والاهتداء بهديها القويم، وهداهم لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، فآمنوا بها أخبر الله به





من كتابه وأخبر به عبده ورسوله محمد صلى الله عليه وسلم في سنته، وتلقوه بالقبول والتسليم إثباتاً بلا تكييف ولا تمثيل، وتنزيهاً بلا تحريف ولا تعطيل.

فهم الوسط في فرق هذه الأمة كما أنَّ هذه الأمة هي الوسط في الأمم:

- فهم وسط في باب صفات الله تعالى بين أهل التعطيل الجهمية،
   وأهل التمثيل المشبهة.
  - وهم وسط في باب أفعال الله تعالى بين الجبرية والقدرية.
  - وفي باب وعيد الله بين المرجئة والوعيدية من القدرية وغيرهم.
- وفي باب الإيهان والدين بين الحرورية والمعتزلة وبين المرجئة والجهمية.
- وفي أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الرافضة والخوارج.

فهم -والله- أهل السنة والجماعة، وهم الطائفة المنصورة إلى قيام الساعة، الذين لم تزل قلوبهم على الحق متفقة مؤتلفة، وأقوالهم وأعمالهم وعقائدهم على الوحي لا مفترقة ولا مختلفة، فانتدبوا لنصرة الدين دعوة وجهاداً، وقاوموا أعداءه جماعات وفرادى، ولم يخشوا في الله لومة لائم، ولم يبالوا بعداوة من عادى، فقهروا البدع المضلة وشردوا بأهلها، واجتثوا





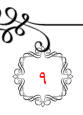
شجرة الإلحاد بمعاول السنة من أصلها، فبهتوهم بالبراهين القطعية في المحافل العديدة، وصنفوا في رد شبههم ودفع باطلهم وإدحاض حججهم الكتب المفيدة، فمنهم المتقصي للرد على الطوائف بأسرها، ومنهم المخلص لعقائد السلف الصالح من غيرها، ولم تنجم بدعة من المضلين الملحدين إلا ويقيض الله لها جيشاً من عباده المخلصين. فحفظ الله بهم دينه على العباد وأخرجهم بهم من ظلمات الزيغ والضلالة إلى نور الهدى والرشاد، وذلك مصداق وعد الله عز وجل بحفظه الذكر الذي أنزله كما قال تعالى: "إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون"، وإعلاء لكلمته وتأييداً لحزبه إذ يقول: "وإنَّ جندنا لهم الغالبون")) انتهى كلامه رحمه الله.

أقول: ووسطية أهل السنة ليست مقتصرة على تلك الأبواب والمسائل التي ذكرها أهل العلم آنفاً، كلا، بل أهل السنة وسط في جميع مسائل الدين وأبوابه.

#### فمثلاً:

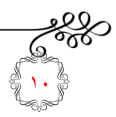
- هم وسط في "التعامل مع النصوص الشرعية"؛ بين إفراط أهل الرأي الذين ردوا النصوص في مقابل أقيستهم وآرائهم وحيلهم، وتفريط أهل الظاهر الذين أهملوا العلل وأعرضوا عن مقاصد النصوص.





- وهم وسط في "مسألة التحسين والتقبيح العقلي"؛ بين إفراط الذين زعموا أنَّ الحُسن والقبح صفات ذاتية للفعل لازمة له، وإنها الشرع جاء للكشف عنها، ولهذا فالعباد يعاقبون على أفعالهم القبيحة ولو لم يبعث الله تعالى إليهم رسولاً، وبين أهل التفريط الذين زعموا أنَّ الأفعال لا تشتمل على صفات هي أحكام ولا على صفات هي علل للأحكام، وليس فيها مصالح ولا مضار، وإنها أمر الله تعالى بأفعال ونهى عن أفعال لمحض إرادته لا لحكمة ولا لرعاية مصلحة أو لدرء مفسدة في الخلق والأمر.
- وهم وسط في "باب السياسة والحكم"؛ بين أهل الإفراط الذين جعلوا الحاكمية من أخص خصائص الإلوهية، وكفروا الحكام الذين يحكمون بغير ما أنزل الله من غير جحود ولا استحلال، ودعوا الشباب الإسلامي إلى التكتل في تنظيم حزبي لمقارعة ما يسمونهم بطواغيت الحكم؛ إما عن طريق العمل السياسي المنظم، وإما عن طريق إعلان الجهاد بالسلاح على الحكام وأعوانهم ومَنْ يقف بصفهم، وبين أهل التفريط من دعاة الديمقراطية والحرية الذين يدعون إلى فصل الدين عن السياسة، وأنَّ دستور الحكم هو أغلبية النواب.
- وهم وسط في "باب الجهاد"؛ بين أهل الإفراط الذين أعلنوا الجهاد على الدول الإسلامية فضلاً عن دول الكفر، دون النظر إلى شروط الجهاد





وضوابطه، وبين أهل التفريط الذين يدعون إلى التعايش السلمي والتسامح بين الأديان وحرية العبادة والفكر.

إلى غير ذلك من الأبواب والمسائل.

أقول: وكذلك أهل السنة والجماعة وسط في باب "الموقف من المخالِف"؛ بين أهل الإفراط وبين أهل التفريط.

ومع أنَّ منهج أهل السنة والجهاعة يفترق في هذا الباب عن هذين المنهجين افتراقاً بيناً، لكنَّ الذي زاد في خفائه -بعد كثرة الجهل وقلة العلم- أنَّ كلا منهجي الإفراط والتفريط ينتسبان إلى منهج السلف!!، فصار كتهان هذا التهايز بينهها وبين منهج السلف داخل في قوله تعالى: ((وَلاَ تَلْبِسُواْ الْحُقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُواْ الْحُقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ))، بينها بيان حقيقة المنهجين داخل في قوله: ((وَكَذَلِكَ نَفَصِّلُ الآيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ المُجْرِمِينَ)).

\* ومنهج أهل الإفراط: يمثله اليوم الحدادية نسبة لمحمود الحداد الذي أظهر الغلو في التبديع والتجريح بلا ضوابط ولا قواعد، ونسب ذلك لمنهج السلف، وتبعه على ذلك عبداللطيف باشيمل ومجموعة من الشباب الأغمار المتحمِّسين، وتبعهم بعدُ فالح الحربي وفوزي البحريني وزمرتهم الآثمة الفاجرة، وفتحوا لهم موقعاً سموه زوراً وتلبيساً بـ ((موقع الأثري)) طعنوا فيه بأكابر أهل العلم وأفاضل المشايخ وطلبة العلم وأصَّلوا فيه الأصول المحدثة والمناهج الغالية.





\* ومنهج أهل التفريط: يمثله اليوم المميعة؛ وهم الإخوان المسلمون وأذنابهم الذين ساروا على دربهم، ونسبوا ذلك لمنهج السلف!!، مثل المأربي الذي استهات في الدفاع عن قادة الإخوان في كتاب سهاه [الدفاع عن أهل الإتباع] في مجلدين!، ومثل عدنان العرعور الذي جعل سيد قطب أفضل مَنْ تكلّم في المنهج!، ومثل الحويني ومحمد حسان أصحاب وجلساء الإخوان، ومثل الحلبي ومتعصبيه الذين نصّبوا أنفسهم حماة عن أولئك وفتحوا موقعاً أدخلوا فيه أصول الإخوان والمبتدعة في منهج السلف، وأدخلوا أهل الأهواء والمنحرفين في السلفيين وتهجموا على العلهاء والسلفيين الصادقين؛ وسموا موقعهم بـ ((منتديات كل السلفيين))!.

وكما أنَّ البدع فيها الغالي وفيها دون ذلك، كذلك الحدادية والمميعة فيهم الغلاة وفيهم دون ذلك؛ ممن اشتمل منهجه على بعض شعب هذين المنهجين، أو لم يصل بعد إلى مرتبة الغلو فيهما.

قال الشيخ ربيع حفظه الله تعالى: ((والآن فيه جماعة في الإنترنت على هذا المنوال؛ في الإنترنت جماعة يصفون أهل السنة أنهم حدادية، وصفات الحدادية متوفرة فيهم؛ الغلو، الكذب، رد الحقّ، نفس الطريقة الحدادية، فافهموا هذا، واضبطوا صفات الحدادية، فمن وُجدت فيه فهو من الحدادية، أو شبيه بهم، أو أسوأ منهم)).





والعلماء والمشايخ وطلبة العلم قد بينوا -ولله الحمد- سهات الحدادية وسهات المميعة في مجالس ورسائل وكتب وفتاوى ومقالات متعددة، فأحببت أن أجمع سهات الطائفتين في مقال واحد؛ ليتعرف القارئ الكريم على الفوارق بين منهج الحدادية والمميعة، وذلك لأني رأيت البعض ينسب بجهل ولبس أو بظلم وهوى - السلفيين تارة للحدادية!!، وتارة للمميعة!!؛ كها كانت المرجئة تسمي أهل السنة خوارج، والخوارج يسمون أهل السنة مرجئة.

بل حتى أنَّ بعض الشباب السلفي -مع الأسف- يصف غيره من إخوانه السلفيين بأنه ((مميع))!، أو ((حدادي))!، وهو لا يعرف متى يكون الرجل مميعاً؟ ومتى يكون حدادياً؟.

بعض الناس صار يعدُّ كلَّ شدة وغلظة ومواقف حاسمة مع أهل الأهواء والمخالفين للسنة وأهلها: حدادية!، والبعض الآخر يعدُّ كلَّ لين وتلطُّف ورفق وتألُّف وصبر وتحمُّل وحكمة ومراعاة للمصالح والمفاسد مع بعض المخالفين الذين لا يعرفون أنهم على انحراف وضلال: تمييعاً!، فكان لابد من بيان سات الطائفتين من أجل ذلك.

والعلماء والمشايخ وطلبة العلم قد بيّنوا سهات هذه الطائفة وسهات هذه الطائفة، فالواجب على الداعية السلفي وطالب العلم أن يميز بين ذلك وأن يعرف سهات الطائفتين، قبل أن يتعجّل في إلصاق التهم جزافاً بإخوانه السلفيين





الذين هم بأشد الحاجة إلى تماسكهم ووحدتهم في الرد على المخالفين في هذا الزمان.

#### سهات الحدادية الغلاة:

### ١- كل مَنْ وقع في بدعة فهو مبتدع!

قلتُ: فهم لا يشترطون قيام الحجة والنظر إلى شروط التبديع وموانعه قبل التبديع مطلقاً، ولا يفرقون بين مَنْ وقع في بدعة ممن ينتمي لغير منهج السلف: فيطلق التبديع فيه، وبين مَنْ وقع في بدعة ممن ينتمي لمنهج السلف: فهذا إنْ وقع في بدعة ظاهرة واضحة كالقول بخلق القرآن وتكفير فاعل الكبيرة وتحريف الصفات والتي لا تحتاج إلى إقامة حجة فيطلق التبديع فيه، وبين مَنْ وقع منهم في بدعة خفية قد تشتبه فيها الأمور؛ فلا يبدع إلا بعد البيان والتفصيل.

### ٢- كل مَنْ لم يبدِّع المبتدع فهو مبتدع.

قلتُ: أي ولو لم يعرف حال المبتدع، أو لم تقم الأدلة والبراهين على تبديعه.

أما مَنْ أظهرنا له حال المبتدع بالأدلة الواضحة والبراهين القاطعة التي تدينه وتجرحه، فصار يجادل عنهم بالباطل، وينتصر لهم بالمعاذير الوهمية والتأويلات المتعسِّفة، ويطعن ويعادي مَنْ يجرحهم ويحذِّر منهم من أهل العلم





الثقات، وينشر لأولئك ضلالاتهم على أنها تأصيلات سلفية!، وأنها كلام حق، فهذا يلحق بالمبتدع ولا كرامة له.

۳- التبديع بها لا يعد بدعة والتجريح والتشنيع بها لا يعتبره أهل السنة انحرافاً منهجياً.

قلتُ: التبديع في المنهج الحدادي يكون في غالب الأحيان عن جهل مطبق، وشيء في النفوس.

والواجب أن يعرف السلفي ما هي البدعة؟ ومتى يعد الشيء انحرافاً منهجياً؟!

فإنَّ المخالفة قد تكون مجرد خطأ أو خلاف الراجح في مسألة يسوغ فيها الخلاف أو خطأ مسلكياً من جهة الأخلاق والتعامل مع الآخرين، وقد تكون انحرافاً منهجياً، وكثيراً ما يقع الخلط بينها إما لجهل أو لهوى مع شبهة أو لأمراض نفسية أو لأغراض شخصية.

- والبدعة: هي طريقة في الدين مخترعة -إما من جهة الأصل أو من جهة الوصف- تضاهي الطريقة الشرعية يتقرب بها صاحبها إلى الله بلا دليل شرعي من محكم التنزيل ولا صحيح السنة ولا عمل السلف الصالح.
- والانحراف المنهجي يكون: إما باختراع أصل كلي مخالف لأصول أهل السنة أو موافق لأصول أهل البدع، أو يكون بمخالفة أهل السنة في عدة جزئيات بها يجري مجرى القاعدة الكلية، أو يكون بموافقة أهل البدع في





جزئية من الجزئيات التي صارت شعاراً لهم، أو يُخالف في جزئية من جزئيات الشريعة يوالي ويعادي عليها أو يفرق جماعة المسلمين ويوالي موافقه ويعادي مخالفه ويفسِّقه ويستحل إيذاءه بسبب مسألة من المسائل التي يسوغ فيها الخلاف، أو يأت ببدعة في الدين ظاهرة.

- وأما الخطأ المجرد عن التأصيل: فمثل مَنْ يقدِّر في أمرٍ ما جلب مصلحة أو دفع مفسدة ثم لا يصيب الحق في ذلك التقدير، فهذا يُردُّ خطؤه بالدليل، ولا يُجرَّح أو يُبدَّع، إلا إذا كان مستنده في ذلك أصل كلي باطل، فيلحق بالانحراف المنهجي، ومثله: الخطأ في النقل أو الفهم عن أهل العلم بخلاف ما يريدونه من كلامهم، أو القول بجواز الترشيح في الانتخابات، أو جواز الخروج في التلفاز، أو التدريس في الجامعات المختلطة، وغير ذلك.
- وأما الخطأ الأخلاقي أو الانحراف المسلكي: فمثل مَنْ يظهر عليه أمور قد تدل على حب التصدر، أو انتقاص مَنْ سواه من طلبة العلم والدعاة، أو كثرة المزاح والضحك، أو تثبت عليه بعض الكذبات في حديث الناس، أو ياطل في تخطئة نفسه في مسائل الحقوق بين الناس، أو يظلم غيره ويتعدَّى عليه ببعض الكلمات أو ببعض التصرفات حمية للنفس وانتصاراً لها، أو يقصِّر في هديه الظاهر، فهذه الأخطاء المسلكية يُنكر على صاحبها ويُبيَّن خطؤه، لكن أيضاً لا يصل الأمر إلى حد التجريح أو التبديع.





### ٤- التسرع في إطلاق أحكام التبديع.

قلتُ: الواجب على السلفي أن لا يتسرع في التبديع، بل يصبر على مَنْ وقع في بدعة أو انحراف منهجي، ويتلطف معه، ويرفق به، ولا يشهِّر به، ولا يؤلِّب الناس عليه، بل يحرص على نصيحته بالأدلة والبراهين، ويجتهد في إصلاحه بالوسائل الشرعية المتنوعة، فإنْ لم يجد منه تجاوباً، بل وجد منه إصراراً وعناداً وتمادياً في الباطل والانحراف، فعليه أن يرفع أمره إلى المشايخ المعروفين ولا يتقدَّم بين أيديهم في الحكم بالبدعة عليه، فإنْ بدَّعه المشايخ فيجب على السلفيين أن يقفوا معهم في نصرة الحق ورد الباطل، ولا يُفرِّقوا كلمة العلماء.

٥- تحريم الترحم على كل مَنْ وقع في بدعة أو ظهر له انحراف في عقيدته ولو كان من أئمة السلف، وينكرون على مَنْ يترحم عليهم، بل ويمنعون إطلاق الألقاب العلمية التي يستحقونها كـ(الإمام) (العلامة) (الحافظ) (الشيخ)، ويعدُّون ذلك تعظياً لأهل البدع، ويحرمون القراءة في كتبهم مع ما فيها من علم نافع وفوائد كثيرة.

قلتُ: والواجب على السلفي أن يفرِّق بين انحراف العالم وبين انحراف المبتدع، فالعالم يتحرى الحق من جهة الشرع ويستفرغ وسعه في تحصيله لكنه لم يصبه فيزل، ويكون ذلك في مسائل خفية، ولو قامت الحجة عليه لرجع إلى القول الحق. بينها المبتدع يقصِّر في طلب الحق، أو يعرفه ولا يتبعه، أو يسلك





سبيل الزائغين في تحصيله فيقع في الانحراف، ويكون ذلك في مسائل ظاهرة واضحة، ولا يرجع عن باطله ولو قامت الحجة عليه بالأدلة والبراهين. فالعالم يُبيَّن انحرافه وتحفظ كرامته ومنزلته ويترحم عليه، وأما المبتدع فيبين ضلاله ويخذَّر منه ومن كتبه، ولا يعظَّم بالدعاء له أو بالألقاب أو بالأوصاف مما قد يغتر الجاهل الذي لا يعرف حاله به.

والحدادية أيضاً لا يكتفون بوصف مَنْ وقع في بدعة من علماء ومشايخ السنة المجتهدين بقول: "عنده بدعة"، أو "عنده أشعرية"، أو "عنده انحراف في كذا مسألة"، بل يلزمون الناس بتبديعهم وإنْ لم تظهر الأدلة والبراهين!، وإنْ لم تتحقق الشروط وتنتفي الموانع في الحكم عليهم بالتبديع.

انتقاص العلماء والمشايخ الذين لا يوافقونهم، والطعن بهم ومعاداتهم بشتى الأساليب، وتعظيم مَنْ يوافقهم والتعصب له، حتى يرفعونه إلى أعلى مراتب العلماء ويصفونه بأضخم الألقاب.

أقول: مسألة عدم الاعتداد بأهل العلم المعاصرين صار سمة ظاهرة للمنهج الحدادي.

ونحن نقول: العلماء والمشايخ المعروفين بسلامة المعتقد وسداد المنهج الذين يتحرون الحق و يجتهدون في تحصيله بالسبيل الشرعي، هؤلاء لهم مكانتهم ومنزلتهم الرفيعة سواء وافقوا الحق أو خالفوه، لأنهم مأجورون إنْ أصابوا أو





أخطؤوا، فلا ينبغي للسلفي أن ينتقصهم إذا خالفوه في مسألة، بل ينتصر للحق ويرد ما عندهم من أخطاء بالأدلة والبراهين وبأدب واحترام، أما إنْ ظهر ما يدل على انحرافهم أو أُقيمت عليهم الحجة ولم ينقادوا لها فلا مكانة لهم في نفوس السلفيين.

لكنَّ الحدادية يثورون على كلِّ عالم أو شيخ لا يوافقهم، ويسعون في إسقاطه، ويشنون عليه حرباً هوجاء، ويؤلِّبون عليه الناس الدهماء، ويجرؤون في الكلام فيه الغوغاء.

وأما مسألة وصف بعض المشايخ وطلبة العلم بأضخم الألقاب ورفع مكانتهم إلى مرتبة العلماء الراسخين في العلم؛ فهذه من بلايا هذا العصر، ولها عواقب سيئة على الشباب والدعوة السلفية فلينتبه لذلك. وهذا أيضاً من صنيع الحدادية في كلِّ مَنْ يوافقهم ويكون في صفهم ضد العلماء.

### ٧- مخالفة أئمة السلف في مواقفهم من زلات العلماء بحجة تحريم التقليد.

قلتُ: لقد ذكر شيخ الإسلام رحمه الله تعالى المنهج السلفي من أخطاء العلماء وزلاتهم في كتابه [رفع الملام عن الأئمة الأعلام]، وكذلك في بعض الآثار السلفية ما يدل على أنَّ الأئمة كانوا يعتذرون لمَنْ وقع في انحراف من أئمة السلف ولا يسقطونه، لكنَّ الحدادية اليوم لا يتبعون هذه الآثار، بحجة أنَّ متابعة هذه الآثار تقليد لأصحابها، والتقليد محرم.





بينها نجدهم يقلِّدون بعض العلماء المعاصرين في بعض المسائل ولو خالفوا الصواب بالأدلة والبراهين. وكذلك يقلِّدون رؤوسهم ولا يخرجون عن أقوالهم البتة.

### ۸ إثارة الفتن والتحريش والتفريق بين السلفيين بسبب بعض المسائل التي يسوغ فيها الخلاف.

قلتُ: المسائل التي يسوغ فيها الخلاف، هي المسائل الخفية التي يحصل فيها اشتباه بسبب خفاء الأدلة أو تعارضها -من حيث الظاهر - مع عدم وضوح الحق فيها، فمثل هذه المسائل لا ينبغي أن نحدث فتنة أو تفريقاً بين السلفيين بسببها، نعم نتناقش في مثل هذه المسائل لمعرفة الصواب فيها لكن في إطار الحوار الهادئ العلمي الموضوعي، وقد اختلف سلفنا الصالح في مثل هذه المسائل مع بقاء الألفة والمحبة والاجتهاع.

#### ٩- تطبيق مبدأ الهجر في كل مخالفة.

قلتُ: معلوم أنَّ الإنسان غير معصوم من الخطأ، فلو أنَّ كلَّ مسلم خالف الشريعة في أمر من الأمور يجب أن يهجر لما بقي أحد مع الهاجر!، بل الهجر يكون في المخالفات الكبيرة الظاهرة، وبخاصة إذا ظهر للرجل انحرافات منهجية فإنه يهجر؛ لكن بعد مناصحته والصبر عليه والترفق به كما تقدَّم.





أما الأخطاء المجردة عن التأصيل أو المخالفات السلوكية فنحن في هذا العصر نحتاج أن نصبر على أصحابها، وأن نبقى معهم نتناصح ونتعاون في الخير، والمؤمن ضعيف في نفسه قوي مع إخوانه.

### ١٠ رفض أصول أهل السنة في مراعاة المصالح والمفاسد والأخذ بالرخص.

قلتُ: وهذا من تنطعهم وتشديدهم على أنفسهم ومن الأغلال والآصار التي ابتدعوها، ومعلوم أنَّ الشريعة جاءت بتحصيل المصالح وتكميلها وتعطيل المفاسد وتقليلها، والله عز وجل يحب أن تؤتى رخصه كما يحب أن تؤتى عزائمه، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه، ولهذا أمرنا الشارع بالتيسير والتبشير ونهانا عن التعسير والتنفير، ورفع عنا الحرج، فينبغي للسلفي أن يراعي المصالح والمفاسد، وليعرف أنَّ درء المفاسد مقدم على جلب المصالح عند التزاحم، وأنَّ تحصيل أعظم المصلحتين بتفويت أدناهما ودفع أعظم المفسدتين باحتمال أدناهما هو الواجب، وأنَّه يجب الأخذ بقاعدة دفع المفسدة الكبرى بالمفسدة الصغرى أو تقليل الشر باحتمال أخف الضررين؛ فهذه قواعد قد جاء بها الشرع الحكيم، وأدلتها متضافرة، وعليها عمل السلف، فلا ينبغي أن يتجاهلها السلفي أو يدها.





ومعلوم أنه لا اجتهاد في مقابل النص؛ لكن مخالفة النص من أجل تحصيل مصلحة أو دفع مفسدة بالضوابط الشرعية لا يدخل في ذلك، ومن هذه الضوابط:

- الأول: أن يكون الشيء المرجو -سواء كان تحصيل مصلحة أو دفع مفسدة حقيقياً، وليس وهمياً. وما أكثر ما يخالف الناس الأمر أو النهي بدعوى تحصيل مصلحة أو دفع مفسدة، ثم لا يتحقق -بل يعجزون عن تحقيق ما ادعوه.
- الثاني: أن يكون الشيء الذي يخشى فواته أو وقوعه أكبر من مصلحة الأمر ومفسدة النهي؛ وهذا لا يعرفه إلا العلماء الراسخون، أما الدعاة الحركيون أو السياسيون أو الحماسيون أو المتعاطفون معهم والمتأثرون بهم فليس لهم استنباط سديد ولا يؤخذ بفهمهم.
- الثالث: أن يستفرغ الوسع في تحصيل المصلحة أو دفع المفسدة بالوسائل المشروعة، فإنْ عجزوا عن ذلك، ولم يبق لهم سبيل إلا بوسيلة لم تشرع، فحينها يتحقق مناط الاضطرار، والضرورات تبيح المحظورات.
- الرابع: أن لا يتوسَّع في استعمال الوسيلة التي لم تشرع، وإنها يكتفي بالقدر الذي تحصل به دفع المفسدة وتحصيل المصلحة ولا يزيد عليه، لأنَّ الضرورات تقدِّر بقدرها.





11- تفريق السلفيين والطعن بعلمائهم وذلك بإثارة موضوع جنس العمل وشرط الصحة، ووصف مَنْ لا يكفر تارك الصلاة أو تارك المباني الأربعة وما دونها من الأعمال الصالحة من أهل العلم وطلابهم بالإرجاء ومخالفة الإجماع، والتشنيع على مَنْ يعذر بالجهل في مسائل الكفر.

أقول: ولا شك أنَّ بين الغلو في التبديع وبين الغلو في التكفير علاقة وثيقة، ونحن نعلم أنَّ الغلو في التبديع باب إلى الغلو في التكفير.

لهذا فالواجب أن نعلم أنَّ الخوض في مسألة الجنس والآحاد وتارك العمل وشرط الصحة كان منشأه من خلال مكر القطبيين وعلى رأسهم سفر الحوالي في كتابه [ظاهرة الإرجاء في الفكر الإسلامي] لتمزيق السلفيين والطعن بعلمائهم الذين لا يجيزون الخروج على الحكَّام المسلمين ولا تكفيرهم بمجرد الذنوب من غير استحلال ولا جحود.

وقد صرَّح سفر الحوالي باتهام العلماء الذين لا يكفرون تارك الصلاة أو لا يكفرون تارك المبانى الأربعة بالإرجاء.

وأما التشنيع والتبديع لأهل العلم الذين يعذرون بالجهل في مسائل التكفير؛ فهذه طريقة محمود الحداد وجماعة من الشباب معه.





# ١٢ لا يرون أحداً من السلفية إلا هم، ويزكي بعضهم بعضاً، ويقربون مَنْ وافقهم ويبعدون مَنْ خالفهم.

قلتُ: وهذه من صفات الحزبية الضيقة.

وما أكثر ما نجد مثل هذه الصفات في صفوف مَنْ ينسبون أنفسهم للسلفية، فتراهم لا يعترفون بأحد ولا يحترمون أحداً ولو كان أعلم من شيوخهم، وإنها مدار الحب والبغض والعداوة والموالاة والبعد والقرب على قدر محبة وتعظيم كبيرهم وموافقة جماعتهم. بينها قد نرى الحدادية أحياناً يوالون أهل البدع للكيد من أهل السنة ومحاربتهم فحسب.

# ١٣ - تسترهم ببعض علماء السنة مكراً وكيداً، فينشرون لهم في مسائل فقهية أو حديثية مع مخالفتهم لهم في منهجهم العام.

فتراهم ينشرون للشيخ الألباني أو الشيخ ابن باز أو الشيخ ابن عثيمين أو الشيخ ربيع أو الشيخ عبد العزيز آل الشيخ أو غيرهم من العلماء والمشايخ في مسائل في الصلاة أو فتاوى عامة في مسائل فقهية، وما قصدهم نشر العلم وإنها قصدهم التلبيس، ليظنَّ بهم القارئ أنهم على نهج هذا الشيخ، وأنهم لا يطعنون به، وأنهم مرتبطون بالعلماء موقِّرون لهم، أو أنَّ هؤلاء العلماء معهم في منهجهم الحدادى!!.





### ١٤ رفضهم لقواعد الجرح والتعديل التي وضعها علماء الحديث، والتفريق بين تطبيق هذه القواعد في الرواة وبين تطبيقها في المبتدعة.

أقول: لأنَّ الحدادية ليس لهم قواعد علمية ينضبطون بها، بل مواقف مختلفة في المسألة الواحدة، ولهذا يرفضون الانصياع لقواعد أهل الحديث في مسائل الجرح والتعديل، فيجرحون بلا قادح معتبر، ويجرحون من غير تفسير للجرح ولا ذكر لأدلته وبراهينه، ويدَّعون التفريق بين موقف أئمة الحديث من الرواة وموقفهم من المبتدعة، مع إنه كثير من الرواة جُرحوا ببدعة، فكيف يزعمون التفريق؟!

10- التقول على أهل السنة ونسبة ما لم يصدر منهم لهم افتراءً وبهتاناً. ألسنتهم حداد وقلوبهم غليظة وأفعالهم وتصرفاتهم فظة. الجفاء والإرهاب والظلم والعدوان والسب والطعن في المواقف والردود.

الكبر والعناد والهوى والمجادلة بالباطل.

الغلو والتنطع وشدة الحقد والعداوة.

أقول: وهذه صفات ظاهرة فيهم لا تخفى على مَنْ أبصرهم وقرأ كتاباتهم.





### أما سمات المميعة؛ فهي:

#### ١- التهوين من الاختلاف في مسائل العقيدة والمنهج.

قلتُ: ولهذا تجدهم يجتمعون مع الكل بغض النظر عن عقائدهم ومناهجهم، ولا يُنكرون على مَنْ ظهرت له انحرافات في مسائل العقيدة والمنهج، ويزعمون أنَّ الخلاف في العقيدة واقع بين الصحابة، كل ذلك من أجل غايتهم السياسية وهي الوصول إلى مناصب الحكم، فيحرصون على تكتيل الناس وجمعهم دون تصحيح عقائدهم، لتكون لهم قاعدة جماهيرية واسعة وصوت مؤثر في الساحة، وأصلوا قاعدة: نتعاون فيها اتفقنا عليه، ويعذر بعضناً بعضاً فيها اختلفنا فيه.

### ٢- إدخال الفرق المعاصرة والدعوات الحزبية في مفهوم أهل السنة والجماعة.

قلتُ: فيزعمون أنَّ كل مَنْ ينتسب للمذاهب الأربعة فهو من أهل السنة والجهاعة؛ ولو وافق الخوارج أو المعتزلة أو الجهمية أو المرجئة أو القدرية أو غيرهم من الفرق في مسائل. فيدَّعون أنَّ الإخوان المسلمين وجماعة التبليغ وحزب التحرير وجماعة الجهاد والقطبية والسرورية وجماعات التكفير كلهم من أهل السنة. ويعدُّون "السلفيين" جماعة تدخل في إطار أهل السنة والجهاعة؛





حالها كحال الفرق والأحزاب الأخرى، فيفرقون بين "السلفيين" وبين "أهل السنة والجماعة".

#### ٣- الدعوة إلى التقريب بين الفرق والطوائف الإسلامية.

قلتُ: لا يخفى على أحد ما قام به الإخوان المسلمون من محاولات باءت بالفشل في التقريب بين السنة والشيعة، هذه المحاولات التي لم تزد أهل السنة إلا وهناً، بينها استغل الرافضة ذلك في نشر عقائدهم في بلاد أهل السنة.

وكذلك ما قام به البعض من محاولات التقريب بين أهل السنة والصوفية، وبين أهل السنة والأشاعرة والماتريدية، وبين أهل السنة ومرجئة الفقهاء، وبين أهل السنة وخوارج العصر.

### الدعوة إلى التسامح الديني والتعايش السلمي والحوار الديني ووحدة الأديان.

قلتُ: وهذه هي أعلى مراتب التهوين وتضييع الثوابت وتمييع الأصول والمسلّمات، فيحاول هؤلاء أن يؤسسوا قاعدة بين أهل الإسلام وبين اليهود والنصارى تحوي القواسم المشتركة بينهم وإلغاء الفوارق العقدية وذلك من خلال سلسلة من الحوار بين هذه الأديان، بدعوى أنَّ الحرب الآن ضد الإلحاد والشيوعية والماسونية، وهذه الفكرة توجب تعطيل عقيدة الولاء والبراء، وإلغاء





حكم جهاد الطلب، وإظهار المودة للكفار، وعدم التصريح بكفرهم، وعدم التعرض لدينهم وعقائدهم الكفرية، وادعاء أنَّ دينهم سهاوي، وأنَّهم مؤمنون، وأنهم إخوة لأهل الإسلام، وكل ذلك ضلال بيِّن.

### ٥- الاحتجاج بالخلاف في رد الأدلة الواضحة.

قلتُ: قد يختلف العلماء في مسائل معينة أو قضايا أعيان، فالواجب على المسلم أن ينقاد للأدلة والبراهين، ولا يجوز له أن يجعل الخلاف حجة في جواز الأمرين أو القولين، ولا يجوز أن يجعل المسألة من مسائل الاجتهاد التي يسوغ الخلاف فيها بمجرد أن يجد فيها خلافاً ولو لم يكن معتبراً، بل ولو كان ضعيفاً. والحجة في النص والإجماع وقول مستنبط أدلته منها، وكلام أهل العلم يُحتج له لا يحتج به، وتتبع رخص العلماء مسلك خطير وقد ذمه سلفنا الصالح.

### ٦- قاعدة نصحح ولا نجرِّح.

قلتُ: معلوم أنَّ الناس ثلاثة أقسام: عدل ومجروح ومجهول، ولهذا تجد أئمة السلف يصنفون الناس من خلال هذه المراتب وبألفاظ معلومة في كتب الجرح والتعديل، وذكر أئمتنا رحمهم الله تعالى المجروحين بأعيانهم، وصنَّفوا كتباً خاصة في ذلك، ولم يقل أحدٌ منهم لا يجوز التجريح!، ولم يقل أحدٌ منهم:





الواجب ذكر الأخطاء وتصحيحها أو ردها دون التعرض للأعيان والذوات!، ولا عدُّوا ذلك من الغيبة أو انتهاك أعراض الناس.

لكن أهل التمييع اليوم يرفضون التجريح من أصله، وينْكرون على مَنْ جرَّح بالأدلة والبراهين، ويصفونهم بأوصاف شنيعة لتنفير الناس عنهم، وأيضاً حماية لهم أن يصلهم التجريح.

وبعضهم يقول: نرد الخطأ ونصححه وننقده ونتواصى بالحق لكن من غير تحذير من الأعيان ومن غير إلزام ولا إنكار ولا تشنيع أو تجريح أو تبديع. وبعضهم يقول: ننقد الأخطاء لا ذات المنقود.

وبعضهم: نصحح ولا نهدم.

وهذه عبارات تتفق في المعنى وتختلف في المبنى، والغاية منها تعطيل باب جرح المبتدعة والتحذير من المنحرفين. وأما باب تعديل المجاهيل وتزكية المنحرفين فهو مفتوح على مصراعيه.

# استعمال الألفاظ المجملة والعبارات المشتبهة والأجوبة السياسية في تقرير المسائل.

قلتُ: وسلفنا الصالح أوجبوا على المتكلِّم التفصيل في الأجوبة التي قد تحتمل حقاً وباطلاً، وعدُّوا استعال الألفاظ المجملة والعبارات المشتبهة التي تحتمل الحق وتحتمل الباطل من طريقة أهل البدع، وكانوا ينكرون على منْ





يسلك هذا المسلك وينسبونه للبدعة، ويدخل في ذلك الأجوبة السياسية التي يحرص صاحبها أن يرض جميع الأطراف ويحذر من معادة طرف منها.

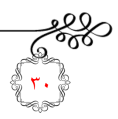
# ٨- إيقاف العمل ببعض النصوص والآثار السلفية من أجل مراعاة مستجدات الواقع المعاصر.

قلتُ: فأهل التمييع يجعلون الواقع يتحكّم بالشرع، ويعدُّون الدعوة إلى إعهال ما كان عليه السلف الأوائل في هذا العصر من المحال، ولهذا يتنازلون عن أحكام كثيرة، ويداهنون في مسائل عديدة، ويزعمون أنَّ المنهج السلفي يتغير بتغير الظروف. ونحن نعلم أنه لا يصلح آخر هذه الأمة إلا بها صلح به أولها، وما لم يكن يومئذ ديناً فلا يكون اليوم ديناً. وأنَّ هذا الدين صالح في كل زمان ومكان، وإنها قد يخطئ البعض في تنزيل أحكام الشرع على الواقع، أو في عدم التدرج في تعليم الأحكام والعمل بها، لكن أنَّ ندَّعي عدم صلاحية أحكام شرعية معينة في هذا العصر؛ هذا لا يجوز.

### ٩- خالفة النصوص الصريحة بحجة مراعاة المصالح والمفاسد الوهمية.

قلتُ: تقدَّم ذكر ضوابط العمل بالمصالح والمفاسد، وما أكثر في هذا العصر مَنْ يدَّعي في مخالفته للنصوص الصريحة أو الأحكام الشرعية الواضحة أنه يراعي مصلحة أو مفسدة، وعند النظر فيها والتفتيش نجدها مصلحة وهمية





أو مفسدة وهمية. فالواجب ترك تقدير مثل هذه المسائل للعلماء الراسخين في العلم دون مَنْ سواهم.

# • ١ - رفض أحكام العلماء والمشايخ المبنية على الأدلة الواضحة والبراهين القاطعة في التبديع والتحذير من المنحرفين.

قلتُ: بعض الناس جعل التحذير من المخالفين وتجريحهم أو تبديعهم فتنة؛ ولهذا يستنكر أحكام العلماء في التحذير والتجريح، مع أنه يعلم أنهم لا يجرحون إلا مَنْ يستحق، ولا يجرحون إلا بقادح معتبر، ولا يجرحون إلا جرحاً مفسَّراً.

ولهذا حاول البعض في هذا العصر التشكيك بقاعدة تقديم الجرح المفسَّر على التعديل المبهم، فرفض الإلزام بالجرح المفسَّر المعتبر المقنع بالأدلة الواضحة والبراهين القاطعة إلا بشرط الإجماع أو الإقناع، أي: بشرط أن يجتمع على جرح المنحرف كل العلماء، أو يقتنع المخالِف لهذا الجرح. وهذان شرطان يجعلان من القاعدة المتقدمة مجرد تنظير لا واقع له، لأنَّ تحقق الإجماع صعب، وربط الحجة بقناعة المخالِف غير منضبط؛ فهذا منهج واسع لو استعملناه لرددنا الكثير من أحكام أئمة الحديث في الجرح والتعديل.





11- الطعن بالعلماء والمشايخ السلفيين الذين يحذِّرون الناس من المبتدعة والمنحرفين بالغلو والتشديد والتفريق بين أهل السنة، ووصفهم بأوصاف السوء، والسعي في تنفير الناس عنهم.

قلتُ: وهذا من عجيب أمر هؤلاء المميعة، فهم يستنكرون الطعن والتجريح والتحذير في أقوام هم يعلمون أنهم عندهم انحرافات، لكنهم مع العلماء الأثبات لا يتورعون في تجريحهم ووصفهم بأوصاف قبيحة وغليظة، ويُخذِّرون منهم ومن منهجهم، ويُنفِّرون الناس عنهم!!. ومعلوم أنَّ من علامة أهل البدع الطعن في أهل الأثر.

### 17- مناصرة المبتدعة والذب عنهم، ومجالستهم ومخالطتهم وتوقيرهم والثناء عليهم.

قلتُ: أهل التمييع جعلوا من أنفسهم محامين ومدافعين عن أهل الانحراف، ولا يتحرجون من الجلوس مع أهل البدع من المتحزبة والتكفيريين والقطبيين وغيرهم، بل لهم معهم علاقات وثيقة وتعاون مشترك في مواقف متنوعة، ويستنكرون مسألة هجر المبتدعة أو يجعلون لها ضوابط يصعب تحققها في الواقع، ويصحب ذلك توقير وثناء عليهم وعلى جهودهم. ولا شك أنَّ سبب هذا يعود إلى قلة حميتهم لهذا الدين وضعف غيرتهم على السنة، وهم بهذا الفعل يزينون أعمال المنحرفين، ويغررون الناس بهم.





# 17- فتح باب الموازنة بين الحسنات والسيئات في حال النقد والرد والرد والتحذير من أهل الانحراف.

قلتُ: ما تجد مميعاً إلا وهو يقول بهذا الأصل الفاسد أو يعمل به، والبعض يحاول جاهداً التأصيل والاستدلال له من نتف بعض كلام أهل العلم بعد تحريفه وتحميله ما لا يحتمل، ومعلوم أنَّ العلماء فصَّلوا في هذا الأمر؛ فها كان في مقام الترجمة والتقويم فلا بأس من ذكر ما لأهل البدع وما عليهم من حق وباطل ومن محاسن ومثالب بشرط عدم التغرير بهم، وما كان في مقام الرد أو النقد أو التحذير فلا يجوز أن تذكر حسناتهم قط؛ لأنَّ ذلك يضعف الرد ويشوش فكر السامع ويوجب له الحيرة والاضطراب، وقد يلتبس عليه أمره فيغتر به. فالواجب في مقام التحذير أو الرد أن تذكر الملاحظات أو الانحرافات من غير ذكر محاسن صاحبها. والمميعة لا يلتزمون بهذا الأصل، بل منهم مَنْ قال بمشروعية ذكر المحاسن في مقال التحذير، ومنهم مَنْ جعل ذلك مقيداً بالحاجة بيس لها ضابط عنده!.

#### ١٤- مشروعية التحزب في الإسلام، والتعامل مع الجمعيات الحزبية.

قلتُ: اتفقت كلمة أهل العلم المعاصرين على عدم مشروعية التحزب في الإسلام، وذكروا أدلة ذلك، ولكن أهل التمييع هوَّنوا من هذا الأمر كما هوَّنوا من غيره، فمنهم مَنْ صرَّح بمشروعية التحزب وقام بإنشاء حزب خاص به





وبجهاعته، ومنهم مّنْ علَّق الأمر على أصل الاجتهاع، فإن اجتمعوا على البر والتقوى جاز لهم أن يؤسسوا حزباً، وإن اجتمعوا على الإثم والعدوان لم يجز لهم ذلك، وهذا تلاعب وخلط، لأن الأولين أيضاً يزعمون أنهم ما اجتمعوا إلا على البر والتقوى!، وقياس التحزب على التجمع الشرعي قياس فاسد، لأنَّ التحزب يتضمن موالاةً للأمر الذي تحزَّبوا حوله ومعاداةً لضده، وتعصّب لقيادات الحزب، أما التجمع الشرعي فهو مجرد مشاركة جماعية في تحصيل مطلوب ليس بين المجتمعين فيها ولاء خاص ولا براء خاص ولا إخاء خاص!، وفي التحزب يتحالف المتحزبون بحلف خاص ويعقدون عقداً خاصاً بينهم، بينها لا حلف في الإسلام، ولا عقد بين أهل الإسلام إلا عقد الإخاء المبني على الإيهان.

وبعض المميعة لم يصرحوا بإنشاء حزب بعد؛ ولكنهم يتعاملون مع الأحزاب والجمعيات الحزبية في مجالات مختلفة، وهذا فيه إقرار وتلبيس وتغرير؛ وهو مخالف لأصل هجر المبتدعة حتماً.

### ١٥- دعوة السلفيين إلى الدخول في العمل السياسي المنظّم.

قلتُ: أهل التمييع منهم مَنْ دخل في العمل السياسي المنظم قبل أكثر من نصف قرن، ولا زال، مع أنَّ الواقع أثبت فشلهم وضياع دعوتهم وانحسارها، وأما أذناب هؤلاء فيريدون أن يعيدوا الكرة من جديد!.





ونحن نعلم أنَّ السياسة المعاصرة مبنية على الكذب والنفاق والغش والتلون والتقلب؛ فلا أدري كيف لسلفي يسوغ لنفسه أو لغيره الدخول في دهاليز هذه السياسة المظلمة؟!، وبأي شيء سيخرج وقد دخل في هذا العمل أقوام فلم يعودوا إلا بالخيبة والخسران؟!

#### ١٦- إنكار التصنيف المعاصر للمخالفين إلى طوائف.

قلتُ: تقدَّم أنَّ أهل التمييع يدخلون كل الأحزاب والدعوات المعاصرة التي تنتسب للمذاهب الأربعة في إطار أهل السنة والجهاعة، ولهذا فهم يُنكرون تصنيف المخالفين في هذا العصر إلى طوائف وأحزاب. وعندهم الطوائف هي القدرية والجبرية والمعتزلة والخوارج والمرجئة وأمثالها.

والواجب أن يحصل التهايز بين أهل السنة وأهل البدع في كل عصر، ولا يجمع أهل الجق مع أهل الباطل في مسمى واحد، لأنَّ في هذا تغريراً وتلبيساً على الناس، وبيان سبيل المجرمين يستلزم تعيينه وتمييزه عن سبيل أهل الحق.

- وبعض المميعة اليوم يقول: من قال بكل ما امتازت به الطائفة المنحرفة نُسب إليها مطلقاً ومَنْ خالفها في بعض خصائصها لم تصح نسبته إليها بإطلاق؛ بل يقال: هو منها فيها وافقها فيه مما اختصت به وليس منها فيها خالفها فيه مما امتازت به عن غيرها.





أقول: وكون الرجل يقول بكل ما امتازت به المعتزلة أو الخوارج أو الصوفية أو الأشاعرة أو الإخوان المسلمين أو القطبية هذا محال، وعلى هذا فلا يُنسب أحدٌ إلى تلك الفرق.

ونحن نعلم أنَّ مَنْ وافق الخوارج في التكفير بالكبيرة فهو خارجي مثلهم وإن لم يستبح دماء المسلمين، وكذلك مَنْ قال بأنَّ القرآن مخلوق فهو معتزلي وإن لم يقول بتخليد فاعل الكبيرة في النار.

- والبعض يقول: كل مَنْ كان على مثل ما كان عليه السلف علماً وعملاً كان سلفياً فيها وافق فيه منهجهم ومَنْ خالفه كان مبتدعًا فيها خالف فيه الحق وإنْ كان سلفياً فيها سواه، فلا يوصف المسلم بأنه مبتدع باعتبار الاسم المطلق ولا بأنه سلفي باعتبار الاسم المطلق؛ ولكن لاعتبار مطلق الاسم؛ بمعنى أنه يوصف بأنه (سلفي) فيها وافق السلف، (مبتدع) فيها خالفهم. أقول: وهذا خلط وتلاعب وتلبيس من قبل هؤلاء المميعة، وإنها يؤصّلون مثل هذه الأصول حتى لا يخرجوا الإخوان المسلمين وجماعة التبليغ وغيرها من الأحزاب والفرق المعاصرة من إطار أهل السنة!.

ونحن نسألهم سؤالين اثنين:

- الأول: أليس عند المعتزلة أو الخوارج أو الأشاعرة أو المرجئة شيئاً من الحق الذي كان عليه السلف؛ فهل يُبدَّعون بإطلاق أم على تفصيلكم المتقدِّم؟!!





- الثاني: الرجل الذي يوصف بأنه (سلفي) فيها وافق السلف، (مبتدع) فيها خالفهم؛ ما هو الحكم الأخير له؟!
هل هو سلفي يعامل بمعاملة السلفيين؟
أم مبتدع يعامل بمعاملة المبتدعة؟
أم سلفي مبتدع له منزلة بين منزلتين؟!

### ١٧ - دعوى أنَّ الانتساب إلى السلفية أمر حادث.

قلتُ: فهم يُنكرون إطلاق تسمية أهل الحق بـ "السلفيين"، ويعدونه مصطلحاً حادثاً، وأنَّ المصطلح الشرعي الوحيد هو "المسلمون"، مع أنَّ مصطلح "المسلمين" كان قبل تفرق الأمة إلى فرق وقبل حدوث الفتن، وقد صحت الأخبار أنَّ الأمة الإسلامية ستفترق إلى ثلاث وسبعين فرقة، وقد حدد صلى الله عليه وسلم الفرقة الناجية بقوله: ((مَنْ كان على ما أنا عليه وأصحابي))، وهؤلاء هم سلف الأمة الصالح، فلا إنكار على مَنْ انتسب إليهم، بل يجب قبول ذلك منه بالاتفاق.

ولنا أن نسألهم: إذن لماذا تسمون أنفسكم بأسماء ما أنزل الله بها من سلطان؟!

ولماذا لا تنكرون مصطلح "أهل السنة والجماعة" كما أنكرتم مصطلح "السلفيين"؟!





وليس لهم على ذلك جواب!.

### ١٨ - معاملة أهل البدع كمعاملة أهل المعاصي.

قلتُ: فرق كبير بين المبتدعة وبين أهل المعاصي، فالمبتدع يلبس مخالفته لبوس الدين، وأما العاصي فيعرف أنه مخالف للشريعة، ولهذا يغتر الناس بالمبتدع ولا يغترون بأهل المعاصي، والبدعة أحب إلى إبليس من المعصية؛ لأنَّ أهل البدع لا يتوبون وأهل المعاصي يتوبون. وقد كان صلى الله عليه وسلم يأمر بالصبر على الأمراء الظلمة وينهى عن الخروج عليهم بالسيف ومقاتلتهم، بينها كان يأمر بقتل الخوارج ويُرغّب فيه.

فليس من العدل أن يسوي المسلم بين معاملة المبتدعة وبين معاملة أهل المعاصي، من حيث الولاء والبراء، والمحبة والبغض، والقرب والبعد، والشدة والغلظة واللين والرفق، وشروط التوبة، وغير ذلك، لكن أهل التمييع يعاملون أهل البدع كما يعاملون أهل المعاصي؛ فيوالونهم بقدر الإيهان الذي عندهم ويُعادونهم على قدر مخالفتهم، وكذلك المحبة والبغض والقرب والبعد!!، ويُطالبون معاملتهم بلين ورفق ويضربون أمثلة من السنة كانت في أهل المعاصي!، ولا يشترطون في توبة المبتدعة ما اشترطه السلف الصالح من البيان والرجوع عن كل المخالفات وعزلهم عن الناس مدة من الزمن حتى يُلاحظ استقامتهم على التوبة.





### 19 - وضع القيود والضوابط التي تكاد تمنع من معاملة المنحرفين في أحكام المبتدعة.

قلتُ: وهذا ملاحظ على أهل التمييع، فيجعلون قيوداً عديدة وضوابط كثيرة تمنع أو يصعب تحققها، ولهذا يوقفون العمل بأحكام المبتدعة من تبديع وهجر وتحذير بذريعة عدم تحقق الضوابط!!.

ولعلَّ أحدنا إذا أراد أن يطبِّق مثل هذه الضوابط والقيود قبل الحكم على المعيَّن لوجدها من المحال أن توجد في هذا العصر!، وهذه هي غاية أهل التمييع.

### • ٢- التلاعب بالقواعد العلمية والأصول السلفية من أجل عدم المؤاخذة بها.

#### قلتُ:

- مثل وصف المسائل الخلافية بالمسائل الاجتهادية؛ لأنهم يعرفون أنَّ قاعدة لا إنكار في المسائل الخلافية على الإطلاق مردودة، وأما المسائل الاجتهادية فلا يسوغ فيها الإنكار!.
  - ومثل حمل المجمل على المفصل في كلام البشر على الإطلاق.
  - ومثل عدم الإلزام بالجرح المفسّر إلا بشرط الإجماع أو الإقناع.
- ومثل التفريق بين خبر الثقة وحكم الثقة في التعامل مع أحكام العلماء في التحذير من المبتدعة.





- ومثل التفريق بين مصاحبة المبتدعة ومخالطتهم.
  - وغيرها من القواعد والأصول.

وكلُّ ذلك ليس من باب البحث العلمي في مثل هذه المسائل، بل كان منشؤه لحماية أنفسهم ومَنْ ينتصرون لهم من أحكام العلماء.

# ٢١ إنكار امتحان الناس - في حال الريبة والجهالة - في أهل السنة المعروفين أو في أهل البدع المعروفين.

قلتُ: من المعلوم أنَّ سلفنا الصالح كانوا إذا ارتابوا في أحد أو جهلوا حاله سألوه عن أحد أهل السنة المعروفين في بلدهم فإنْ أثنى عليه خيراً عرفوا أنه من أهل السنة، وإنْ تكلَّم فيه بسوء عرفوا أنه من أهل البدع، وكذلك كانوا يسألون عن أهل البدع المعروفين؛ فإنْ أثنى عليهم خيراً ألحقوه بهم، وإنْ جرحهم عرفوا أنه من أهل السنة. وأهل التمييع اليوم يستنكرون هذا الامتحان ويعدُّونه من البدع.

لكن لا بد أن نعلم أنَّ هذا الامتحان لا يعمل في كل حال وفي جميع المجالس ومع كل الناس؛ حتى يصير حال الشباب لا يعرفون إلا قول: ما تقول في فلان؟! وما تقول في فلان؟! ، بل أهل السنة المعروفين بسلامة المعتقد وسداد المنهج لا يُمتحنون، ولا يكون الامتحان إلا في حال الريبة أو الجهالة، مع كون الحاجة تقتضى معرفة حال المتحن.





### وأخيراً:

فهذه هي سهات الحدادية الغلاة وسهات المميعة، فلا بد للسلفي أن يجتنب هذه السهات كلها، وعليه أن يميز بين المنهج السلفي والمنهج الحدادي من جهة، وبين المنهج السلفي والمنهج التمييعي من جهة أخرى، وعليه أن لا يطلق وصف "حدادي" أو "مميع" على أحد من السلفيين جزافاً، لأنَّ في هذا تفريقاً للصف وتمزيقاً للكلمة وتوهيناً للقوى وإضاعة للجهود وشهاتة الأعداء. أما من اتصف بهذه الصفات فيستحق وصف "حدادي" أو "مميع" بحسب منهجه، لكن على السلفي أن يتأنَّ في هذا الإطلاق حتى يقيم الحجة على المخالف، ويتلطف به، ويرفق بنصيحته، ويلين له القول، ويصبر عليه، فإنْ لم يجد منه إلا إصراراً وعناداً وتمادياً في الباطل وزيادة في الغي، فليصفه بها يستحق تمييزاً لمنهج أهل الحق من منهج أهل الباطل، ولئلا يلتبس الأمر على الناس فيغتروا بأهل الباطل.

وأسأل الله تعالى أن يحفظنا من مضلات الفتن ما ظهر منا وما بطن، وأن يوفقنا جميعاً إلى معرفة الحق والانتصار لأهله، ومعرفة الباطل ومعاداة أهله، إنه ولي المؤمنين.

كتبه أبو معاذ رائد آل طاهر

### إِعْلَامُ الدُّعَاةِ بِسِمَاتِ الْمُيِّعَةِ وَالحَدَّادِيَّةِ الغُلَاةِ



|     | الفهرس                                                                                                                  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١   | المقدمة                                                                                                                 |
| ١   | وسطية أهل السنة                                                                                                         |
| ٨   | أهل السنة وسط في جميع مسائل الدين وأبوابه                                                                               |
| ١.  | منهج أهل الإفراط ومنهج أهل التفريط                                                                                      |
| ١٣  | سهات الحدادية الغلاة                                                                                                    |
| ١٣  | <ul> <li>كل مَنْ وقع في بدعة فهو مبتدع!</li> </ul>                                                                      |
| ١٣  | <ul> <li>- كل مَنْ لم يبدِّع المبتدع فهو مبتدع.</li> </ul>                                                              |
| ١٤  | <ul> <li>التبديع بها لا يعد بدعة والتجريح والتشنيع بها لا يعتبره أهل السنة انحرافاً منهجياً.</li> </ul>                 |
| ١٦  | <b>٤−</b> التسرع في إطلاق أحكام التبديع.                                                                                |
|     | <ul> <li>تحريم الترحم على كل مَنْ وقع في بدعة أو ظهر له انحراف في عقيدته ولو كان من أئمة السلف، وينكرون على</li> </ul>  |
| ١٦  | مَنْ يترحم عليهم، بل ويمنعون إطلاق الألقاب العلمية التي يستحقونها كـ(الإمام) (العلامة) (الحافظ)                         |
|     | (الشيخ)، ويعدُّون ذلك تعظيمًا لأهل البدع، ويحرمون القراءة في كتبهم مع ما فيها من علم نافع وفوائد كثيرة.                 |
| ١٧  | <ul> <li>انتقاص العلماء والمشايخ الذين لا يوافقونهم، والطعن بهم ومعاداتهم بشتى الأساليب، وتعظيم مَنْ يوافقهم</li> </ul> |
| 1 V | والتعصب له، حتى يرفعونه إلى أعلى مراتب العلماء ويصفونه بأضخم الألقاب.                                                   |
| ١٨  | <ul> <li>خالفة أئمة السلف في مواقفهم من زلات العلماء بحجة تحريم التقليد.</li> </ul>                                     |
| 19  | <ul> <li>أثارة الفتن والتحريش والتفريق بين السلفيين بسبب بعض المسائل التي يسوغ فيها الخلاف.</li> </ul>                  |
| ١٩  | <mark>٩</mark> - تطبيق مبدأ الهجر في كل مخالفة.                                                                         |
| ۲.  | • ١ - رفض أصول أهل السنة في مراعاة المصالح والمفاسد والأخذ بالرخص.                                                      |
|     | ١١– تفريق السلفيين والطعن بعلمائهم وذلك بإثارة موضوع جنس العمل وشرط الصحة، ووصف مَنْ لا يكفر                            |
| 77  | تارك الصلاة أو تارك المباني الأربعة وما دونها من الأعمال الصالحة من أهل العلم وطلابهم بالإرجاء ومخالفة                  |
|     | الإجماع، والتشنيع على مَنْ يعذر بالجهل في مسائل الكفر.                                                                  |
| ۲۳  | ١٢ - لا يرون أحداً من السلفية إلا هم، ويزكي بعضهم بعضاً، ويقربون مَنْ وافقهم ويبعدون مَنْ خالفهم.                       |
| 74  | ١٣ – تسترهم ببعض علماء السنة مكراً وكيداً، فينشرون لهم في مسائل فقهية أو حديثية مع مخالفتهم لهم في منهجهم               |
| 11  | العام.                                                                                                                  |
| 7   | ١٤ – رفضهم لقواعد الجرح والتعديل التي وضعها علماء الحديث، والتفريق بين تطبيق هذه القواعد في الرواة وبين                 |
| 12  | تطبيقها في المبتدعة.                                                                                                    |
|     | ١٥ - التقول على أهل السنة ونسبة ما لم يصدر منهم لهم افتراءً وبهتاناً.                                                   |
|     | ألسنتهم حداد وقلوبهم غليظة وأفعالهم وتصرفاتهم فظة.                                                                      |
| 7   | الجفاء والإرهاب والظلم والعدوان والسب والطعن في المواقف والردود.                                                        |
|     | الكبر والعناد والهوى والمجادلة بالباطل.                                                                                 |
|     | الغلو والتنطع وشدة الحقد والعداوة.                                                                                      |



### إِعْلَامُ الدُّعَاةِ بِسِمَاتِ الْمُيِّعَةِ وَالْحَدَّادِيَّةِ الْغُلَاةِ



| ۲0         | سمات المميعة                                                                                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> 0 | <ul> <li>التهوين من الاختلاف في مسائل العقيدة والمنهج.</li> </ul>                                               |
| 40         | <ul> <li>إدخال الفرق المعاصرة والدعوات الحزبية في مفهوم أهل السنة والجماعة.</li> </ul>                          |
| 77         | <ul> <li>الدعوة إلى التقريب بين الفرق والطوائف الإسلامية.</li> </ul>                                            |
| 77         | <ul> <li>الدعوة إلى التسامح الديني والتعايش السلمي والحوار الديني ووحدة الأديان.</li> </ul>                     |
| **         | <ul> <li>الاحتجاج بالخلاف في رد الأدلة الواضحة.</li> </ul>                                                      |
| **         | ٦- قاعدة نصحح ولا نجرِّح.                                                                                       |
| 7.7        | <ul> <li>استعمال الألفاظ المجملة والعبارات المشتبهة والأجوبة السياسية في تقرير المسائل.</li> </ul>              |
| 4 4        | <ul> <li>إيقاف العمل ببعض النصوص والآثار السلفية من أجل مراعاة مستجدات الواقع المعاصر.</li> </ul>               |
| 4 4        | <ul> <li>- &gt; خالفة النصوص الصريحة بحجة مراعاة المصالح والمفاسد الوهمية.</li> </ul>                           |
| ٣.         | • ١ - رفض أحكام العلماء والمشايخ المبنية على الأدلة الواضحة والبراهين القاطعة في التبديع والتحذير من المنحرفين. |
| ٣١         | ١١- الطعن بالعلماء والمشايخ السلفيين الذين يحذِّرون الناس من المبتدعة والمنحرفين بالغلو والتشديد والتفريق بين   |
| 1 1        | أهل السنة، ووصفهم بأوصاف السوء، والسعي في تنفير الناس عنهم.                                                     |
| ٣١         | ١٢ - مناصرة المبتدعة والذب عنهم، ومجالستهم ومخالطتهم وتوقيرهم والثناء عليهم.                                    |
| ٣٢         | ١٣ - فتح باب الموازنة بين الحسنات والسيئات في حال النقد والرد والتحذير من أهل الانحراف.                         |
| 47         | ١٤- مشروعية التحزب في الإسلام، والتعامل مع الجمعيات الحزبية.                                                    |
| ٣٣         | ١٥- دعوة السلفيين إلى الدخول في العمل السياسي المنظَّم.                                                         |
| 33         | ١٦ – إنكار التصنيف المعاصر للمخالفين إلى طوائف.                                                                 |
| ٣٦         | ١٧ - دعوى أنَّ الانتساب إلى السلفية أمر حادث.                                                                   |
| ٣٧         | ١٨ – معاملة أهل البدع كمعاملة أهل المعاصي.                                                                      |
| ٣٨         | ١٩- وضع القيود والضوابط التي تكاد تمنع من معاملة المنحرفين في أحكام المبتدعة.                                   |
| ٣٨         | • ٢ - التلاعب بالقواعد العلمية والأصول السلفية من أجل عدم المؤاخذة بها.                                         |
| 44         | ٢١- إنكار امتحان الناس -في حال الريبة والجهالة- في أهل السنة المعروفين أو في أهل البدع المعروفين.               |
| ٤٠         | أخيرا                                                                                                           |
| ٤١         | الفهرس                                                                                                          |